
Jurnal Iswara 
Vol. 5, No. 2, 2025, hal.136-150 

Website: http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index 

 

 

Eksistensi Tari Lengger dalam Dinamika Budaya Lokal Banyumas 

 

Aulia Qolbu Ghoefira (1)  
Universitas Jenderal Soedirman  

aulia.ghoefira@mhs.unsoed.ac.id 

 
Alya Martzalyanti (2) 
Universitas Jenderal Soedirman  

alya.martzalyanti@mhs.unsoed.ac.id 
 
Baruna Wahyudi Putri (3)  
Universitas Jenderal Soedirman  

baruna.putri@mhs.unsoed.ac.id 
 

DOI: https://doi.org/10.20884/1.iswara.2025.5.2.16471   

Article History: 
First Received:  

15th August 2025 

Final Revision: 

21th Okt 2025 

 

Available online:  

31th Desember 

2025 

 

 
ABSTRAK 

 

Penelitian ini mengkaji eksistensi Tari Lengger dalam konteks dinamika 

budaya lokal masyarakat Banyumas, Jawa Tengah. Tari Lengger tidak hanya 

hadir sebagai seni pertunjukan tradisional, tetapi juga merepresentasikan 

nilai-nilai filosofis seperti keseimbangan gender, spiritualitas, keharmonisan 

sosial, dan rasa syukur. Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan 

kualitatif deskriptif-eksploratif dengan teknik wawancara mendalam, 

observasi partisipatif, dan dokumentasi di dua sanggar aktif, yaitu Graha 

Mustika dan Gading Kusuma. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun 

Tari Lengger menghadapi tantangan berupa stereotip gender, pergeseran 

fungsi dari ritual ke hiburan, dan minimnya regenerasi seniman muda, 

komunitas seni tetap adaptif melalui inovasi-inovasi kontemporer dan 

pendekatan edukatif. Strategi pelestarian juga didukung oleh Undang-Undang 

Pemajuan Kebudayaan melalui empat aspek utama: pelindungan, 

pengembangan, pemanfaatan, dan pembinaan. Peran generasi muda sangat 

vital dalam keberlanjutan Tari Lengger sebagai warisan budaya hidup. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pelestarian Tari Lengger tidak hanya 

memerlukan pewarisan teknik, tetapi juga internalisasi nilai-nilai yang 

melekat dalam tradisi tersebut agar tetap relevan di tengah tantangan 

modernisasi. 

 

Kata kunci: Tari Lengger, eksistensi, budaya lokal, pelestarian, nilai filosofis 
 

 

 

PENDAHULUAN 

Tari tradisional merupakan salah satu bentuk ekspresi budaya yang tidak hanya 

merepresentasikan aspek estetika masyarakat, tetapi juga memuat nilai-nilai sosial, spiritual, dan 

http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index
mailto:aulia.ghoefira@mhs.unsoed.ac.id
mailto:alya.martzalyanti@mhs.unsoed.ac.id
mailto:baruna.putri@mhs.unsoed.ac.id
https://doi.org/10.20884/1.iswara.2025.5.2.16471


Aulia Qolbu Ghoefira, Alya Martzalyanti, Baruna Wahyudi Putri 

 

 

filosofis yang mencerminkan pandangan hidup kolektif. Dalam konteks masyarakat Jawa, tari 

tradisional telah lama menjadi bagian integral dari kehidupan sehari-hari, baik dalam kerangka 

ritual, hiburan, maupun sebagai medium komunikasi simbolik. Salah satu bentuk tari yang 

berkembang secara khas di wilayah Banyumas, Jawa Tengah, adalah Tari Lengger. Kesenian ini 

menjadi representasi budaya lokal yang unik karena memadukan elemen pertunjukan, nilai 

kepercayaan, dan praktik sosial dalam satu kesatuan yang utuh. Warisan budaya ini tidak hanya 

berfungsi sebagai ekspresi artistik, melainkan juga sebagai simbol jati diri masyarakat yang terus 

dijaga dan diinternalisasi lintas generasi. 

Tari Lengger memiliki akar yang kuat dalam tradisi agraris masyarakat Banyumas, 

terutama dalam kaitannya dengan praktik ritual seperti ruwatan, sedekah bumi, dan baritan yang 

dilaksanakan sebagai wujud syukur atas hasil panen dan sebagai permohonan perlindungan 

terhadap marabahaya. Dalam konteks tersebut, Tari Lengger tidak hanya dimaknai sebagai 

hiburan, tetapi juga sebagai sarana komunikasi simbolik antara manusia, alam, dan kekuatan 

supranatural. Seiring dengan perkembangan zaman dan perubahan struktur sosial, fungsi Tari 

Lengger mengalami transformasi dari bentuk pertunjukan sakral menjadi pertunjukan publik yang 

fleksibel dan adaptif, tanpa meninggalkan muatan nilai yang terkandung di dalamnya. Evolusi 

fungsi tersebut menunjukkan adanya proses negosiasi budaya yang berjalan dinamis antara pelaku 

seni, masyarakat pendukung, dan konteks sosial yang terus berubah. 

Keunikan Tari Lengger terletak pada kompleksitas nilai simbolik yang diekspresikan 

melalui unsur gerak, musik, kostum, dan tata rias. Salah satu ciri khas yang menonjol adalah 

kehadiran Lengger Lanang, yaitu penari laki-laki yang membawakan gerakan feminim sebagai 

bentuk representasi keseimbangan antara unsur maskulin dan feminin. Praktik ini tidak 

dimaksudkan sebagai bentuk penyimpangan, melainkan sebagai simbol harmoni batin yang 

merefleksikan kosmologi Jawa. Nilai-nilai seperti spiritualitas, penghormatan terhadap alam, dan 

harmoni sosial secara konsisten teraktualisasi dalam setiap elemen pertunjukan. Namun demikian, 

di tengah perkembangan budaya populer dan dominasi nilai-nilai modern, makna filosofis Tari 

Lengger sering kali disalahpahami atau bahkan dipinggirkan oleh masyarakat, khususnya generasi 

muda. Di sinilah urgensi pelestarian tidak hanya terkait pada pelaku seni, tetapi juga pada 

pemahaman lintas sektoral mengenai nilai-nilai yang melekat dalam kesenian tersebut. 

Tantangan lain yang dihadapi dalam pelestarian Tari Lengger adalah menurunnya minat 

generasi penerus terhadap seni tradisional, stigma sosial terhadap bentuk ekspresi gender 

nonkonvensional dalam pertunjukan, serta terbatasnya dukungan kebijakan dan infrastruktur 

budaya dari pemerintah daerah. Regenerasi penari dan pelaku seni cenderung berjalan lambat, dan 

upaya pelestarian banyak bergantung pada inisiatif komunitas secara swadaya. Dalam kondisi 



Jurnal Iswara 
Vol. 5, No. 2, 2025, hal.136-150 

Website: http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index 

 

 

demikian, beberapa sanggar seni seperti Graha Mustika dan Gading Kusuma tampil sebagai agen 

pelestari yang berperan aktif dalam menjaga keberlangsungan Tari Lengger melalui pelatihan, 

pertunjukan, dan inovasi berbasis komunitas. Upaya tersebut menunjukkan bahwa pelestarian 

kebudayaan tidak harus selalu berasal dari intervensi struktural, tetapi dapat bertumpu pada 

kesadaran kolektif dan dedikasi komunitas akar rumput dalam menjaga keberlanjutan budaya lokal 

mereka. 

Beberapa penelitian terdahulu telah membahas Tari Lengger dalam berbagai perspektif. 

Fatmawaty et al. (2018) menyoroti bentuk representasi gender dalam Tari Lengger Lanang, 

sementara Islami et al. (2022) mengkaji pemaknaan tari sebagai bagian dari identitas budaya lokal. 

Namun demikian, kajian-kajian tersebut cenderung berfokus pada aspek estetika dan simbolik 

secara parsial. Masih terdapat keterbatasan dalam penelitian yang mengulas strategi pelestarian 

Tari Lengger secara menyeluruh dalam konteks sosial budaya yang dinamis, termasuk bagaimana 

komunitas seni beradaptasi dengan tantangan modernisasi, membangun sistem regenerasi, dan 

mempertahankan nilai-nilai filosofis dalam praktik pelestariannya. Selain itu, dimensi partisipatif 

masyarakat serta integrasi nilai-nilai lokal dalam program pelestarian berbasis komunitas masih 

jarang dieksplorasi secara mendalam dalam kajian akademik. 

Berdasarkan permasalahan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji eksistensi Tari 

Lengger dalam dinamika budaya lokal masyarakat Banyumas, dengan fokus pada pemaknaan 

nilai-nilai filosofis serta strategi pelestarian yang dijalankan oleh komunitas seni. Pendekatan 

kualitatif dengan metode deskriptif-eksploratif digunakan untuk menggali praktik pelestarian 

secara kontekstual melalui wawancara, observasi partisipatif, dan dokumentasi di lapangan. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap penguatan narasi budaya lokal, 

sekaligus menjadi landasan konseptual dalam perumusan kebijakan pelestarian seni tradisional 

berbasis komunitas yang responsif terhadap tantangan zaman. Dengan demikian, hasil penelitian 

ini tidak hanya relevan dalam tataran akademik, tetapi juga memiliki implikasi praktis dalam upaya 

pelestarian seni tradisional sebagai warisan budaya yang hidup dan dinamis.. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif-

eksploratif. Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh pemahaman mendalam mengenai eksistensi 

Tari Lengger serta strategi pelestariannya dalam konteks dinamika budaya masyarakat Banyumas. 

Penelitian ini tidak bertujuan untuk menguji hipotesis, melainkan untuk mengeksplorasi secara 

holistik makna, nilai filosofis, dan praktik budaya yang dijalankan oleh komunitas pelaku seni 

http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index


Aulia Qolbu Ghoefira, Alya Martzalyanti, Baruna Wahyudi Putri 

 

 

tradisi. Fokus utama penelitian terletak pada bagaimana Tari Lengger dipertahankan, diadaptasi, 

dan dimaknai oleh masyarakat lokal di tengah tantangan modernisasi. Dengan demikian, 

pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menangkap realitas sosial secara kontekstual, 

kompleks, dan penuh nuansa. 

Lokasi penelitian dilaksanakan di dua sanggar seni yang aktif melestarikan Tari Lengger, 

yaitu Sanggar Graha Mustika yang berlokasi di kawasan urban Purwokerto Timur, dan Sanggar 

Gading Kusuma yang terletak di Dusun Banteran, Kecamatan Sumbang, Kabupaten Banyumas. 

Kedua lokasi ini dipilih karena merepresentasikan dua spektrum sosial yang berbeda, urban dan 

semi-rural, yang memungkinkan perbandingan konteks pelestarian budaya secara lebih 

komprehensif. Subjek penelitian terdiri atas lima narasumber utama. Dari kalangan pelaku budaya, 

yaitu Wahyu Jatiwasesa, pendiri sekaligus pengelola Sanggar Gading Kusuma; dan Kustari, 

pengasuh serta guru tari di Sanggar Graha Mustika. Dari kelompok pelaku seni, terdapat Neysa 

dan Inda, dua penari aktif yang mewakili generasi muda. Dari pihak penonton, narasumber yang 

dipilih adalah Ibu Antik, seorang warga yang rutin menyaksikan pertunjukan Tari Lengger dan 

memiliki pemahaman sosial-budaya terhadap kesenian tersebut. Pemilihan narasumber dilakukan 

secara purposif dengan mempertimbangkan keterlibatan langsung mereka dalam ekosistem 

pelestarian Tari Lengger. 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu wawancara mendalam, 

observasi partisipatif, dan dokumentasi. Wawancara dilaksanakan secara semi-terstruktur agar 

tetap terarah namun fleksibel dalam menggali pengalaman, pandangan, dan narasi kultural para 

narasumber. Teknik ini memungkinkan peneliti menangkap ragam makna subjektif yang dimiliki 

oleh masing-masing informan. Observasi dilakukan dengan mengikuti langsung kegiatan latihan, 

pementasan, serta interaksi sosial di lingkungan sanggar. Kehadiran langsung peneliti dalam 

kegiatan tersebut memberikan peluang untuk mengamati pola-pola interaksi, respon masyarakat, 

dan dinamika internal sanggar secara naturalistik. Sedangkan dokumentasi meliputi pengumpulan 

foto, rekaman video, arsip kegiatan, catatan lapangan, serta properti kesenian seperti kostum dan 

perangkat gamelan yang digunakan dalam pertunjukan. Dokumentasi visual ini penting untuk 

memperkuat validitas temuan dan memperkaya deskripsi data. 

Untuk memastikan keabsahan data, dilakukan triangulasi teknik dan sumber, yaitu dengan 

membandingkan hasil dari wawancara, observasi, dan dokumentasi untuk menemukan konsistensi 

dan validitas informasi. Triangulasi tidak hanya meningkatkan reliabilitas data, tetapi juga 

memperkaya perspektif dalam analisis. Validasi juga dilakukan dengan member checking, di mana 

peneliti mengonfirmasi ulang temuan awal kepada narasumber untuk memastikan interpretasi 



Jurnal Iswara 
Vol. 5, No. 2, 2025, hal.136-150 

Website: http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index 

 

 

tidak menyimpang dari realitas lapangan. Teknik ini sangat penting untuk menjaga integritas dan 

kredibilitas data kualitatif, terutama dalam studi yang mengangkat aspek nilai dan budaya. 

Proses analisis data menggunakan model interaktif dari Miles dan Huberman yang 

mencakup tiga tahap: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi. Reduksi 

data dilakukan dengan memilah informasi penting yang sesuai dengan fokus kajian, seperti nilai-

nilai filosofis, perubahan fungsi pertunjukan, dan strategi pelestarian. Data disajikan dalam bentuk 

narasi tematik yang menggambarkan keterkaitan antar temuan, kemudian dianalisis secara induktif 

untuk menarik kesimpulan yang menggambarkan dinamika pelestarian Tari Lengger sebagai 

warisan budaya yang hidup dan adaptif, serta diverifikasi ulang melalui proses berulang untuk 

memastikan ketepatan interpretasi. Dengan demikian, proses analisis tidak hanya menghasilkan 

gambaran deskriptif, tetapi juga pemahaman mendalam mengenai pola-pola pelestarian budaya 

dalam masyarakat lokal yang terus berubah.. 

cat 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bagian ini menyajikan temuan lapangan yang diperoleh melalui wawancara mendalam, 

observasi partisipatif, dan dokumentasi di dua lokasi penelitian, yakni Sanggar Graha Mustika dan 

Sanggar Gading Kusuma di Kabupaten Banyumas. Seluruh data yang diperoleh dianalisis secara 

deskriptif-kualitatif dan disusun dalam bentuk tema-tema utama yang relevan dengan fokus 

penelitian, yaitu eksistensi Tari Lengger, nilai-nilai filosofis yang terkandung di dalamnya, 

tantangan pelestarian, serta strategi adaptasi dan relevansi praktik tersebut terhadap kerangka 

pemajuan kebudayaan. Penyajian hasil dipadukan dengan pembahasan secara interpretatif untuk 

menunjukkan hubungan antara praktik budaya yang ditemukan di lapangan dengan konteks sosial, 

historis, dan perkembangan kebudayaan lokal masyarakat Banyumas. 

 

Eksistensi Tari Lengger di Tengah Masyarakat 

Tari Lengger merupakan salah satu bentuk ekspresi budaya lokal masyarakat Banyumas 

yang hingga kini menunjukkan daya hidup yang signifikan di tengah arus perubahan sosial dan 

globalisasi budaya. Sebagai seni pertunjukan tradisional yang memiliki akar kuat dalam praktik 

spiritual dan ritus agraris masyarakat Jawa, eksistensi Tari Lengger tidak hanya dipertahankan 

melalui pewarisan gerak atau bentuk pertunjukan semata, tetapi juga melalui pemaknaan ulang 

yang dilakukan oleh pelaku seni dan komunitas pendukungnya. Hasil penelitian lapangan di dua 

sanggar utama, yakni Sanggar Graha Mustika di wilayah urban Purwokerto dan Sanggar Gading 

Kusuma di kawasan semi-rural Kecamatan Sumbang, menunjukkan bahwa Tari Lengger 

http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index


Aulia Qolbu Ghoefira, Alya Martzalyanti, Baruna Wahyudi Putri 

 

 

mengalami perkembangan yang dinamis sesuai dengan konteks sosial masing-masing. 

Di Sanggar Graha Mustika, eksistensi Tari Lengger lebih difungsikan dalam kerangka 

pertunjukan kontemporer yang berorientasi pada kebutuhan representatif budaya lokal dalam 

berbagai acara resmi dan edukatif. Kustari, selaku pengelola sanggar, menjelaskan bahwa strategi 

pelestarian dilakukan melalui pengemasan bentuk pertunjukan yang lebih fleksibel namun tetap 

mempertahankan substansi nilai-nilai tradisionalnya. Pementasan Tari Lengger secara rutin 

dilakukan dalam forum resmi pemerintah daerah, institusi pendidikan, maupun komunitas 

kesenian lintas daerah. Adaptasi ini menunjukkan bahwa Tari Lengger tidak terjebak dalam bentuk 

konservatif, melainkan berkembang sebagai entitas budaya yang komunikatif dan responsif 

terhadap kebutuhan masa kini. 

Sebaliknya, Sanggar Gading Kusuma mempertahankan bentuk Tari Lengger dalam 

kerangka ritus tradisional dan spiritualitas masyarakat desa. Wahyu Jatiwasesa, pendiri sanggar, 

menekankan bahwa tari ini masih digunakan dalam konteks upacara ruwatan, sedekah bumi, dan 

hajatan desa yang diyakini mengandung makna perlindungan dan keseimbangan antara manusia 

dan alam. Di sini, Tari Lengger berfungsi sebagai media ekspresi spiritual dan sosial sekaligus 

sebagai sarana transmisi nilai-nilai kolektif yang telah hidup dalam sistem budaya masyarakat 

Banyumas secara turun-temurun. Dengan mempertahankan fungsi sakralnya, sanggar ini 

memelihara autentisitas makna Tari Lengger yang bersumber dari relasi manusia dengan kosmos, 

sebagaimana tercermin dalam bentuk, gerak, serta narasi pertunjukan. 

Keterlibatan generasi muda dalam proses pelestarian di kedua sanggar menjadi penanda 

penting keberlanjutan eksistensi Tari Lengger. Di Graha Mustika, pelatihan seni tari dilakukan 

secara terstruktur dengan memasukkan unsur edukasi budaya seperti pembacaan tembang macapat, 

pengenalan gamelan Banyumasan, serta narasi historis tentang asal-usul Tari Lengger. Sementara 

di Gading Kusuma, pendidikan dilakukan dalam bentuk pembinaan komunitas berbasis keluarga 

dan desa, di mana anak-anak dikenalkan pada tari sejak usia dini dan didorong untuk terlibat 

langsung dalam pementasan adat desa. Model pelatihan ini tidak hanya mentransfer keterampilan 

teknis, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai kolektif dan identitas budaya lokal. 

Partisipasi aktif masyarakat dalam menyaksikan dan mendukung pertunjukan tari juga 

menjadi unsur vital dalam memperkuat keberlanjutan seni ini. Sebagaimana disampaikan oleh Ibu 

Antik, seorang penonton yang rutin menghadiri pementasan, kehadiran Tari Lengger dalam acara-

acara sosial dan adat masih sangat dinantikan. Menurutnya, pertunjukan ini bukan hanya menjadi 

hiburan, melainkan juga simbol kohesi sosial dan pengingat atas nilai-nilai tradisi yang sarat 

makna. Hal ini menegaskan bahwa eksistensi Tari Lengger tidak dapat dilepaskan dari dimensi 

partisipatif masyarakat sebagai subjek budaya yang aktif. 



Jurnal Iswara 
Vol. 5, No. 2, 2025, hal.136-150 

Website: http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index 

 

 

Peran lembaga formal, seperti pemerintah daerah, institusi pendidikan, serta dinas 

kebudayaan, juga menjadi faktor pendukung yang memperkuat eksistensi Tari Lengger dalam 

ruang sosial yang lebih luas. Meskipun sebagian besar upaya pelestarian masih berbasis komunitas, 

dukungan dalam bentuk fasilitasi panggung, pelatihan, promosi kegiatan budaya, dan pengakuan 

dalam event-event resmi turut berkontribusi terhadap visibilitas dan keberlanjutan seni ini. 

Kolaborasi antara aktor lokal dan lembaga formal membuka peluang bagi pengembangan 

ekosistem budaya yang lebih inklusif dan berkelanjutan. Melalui integrasi dengan program-

program kebudayaan daerah, Tari Lengger tidak hanya dilestarikan sebagai warisan, tetapi juga 

diberdayakan sebagai instrumen pendidikan, identitas daerah, dan potensi budaya yang strategis. 

Dengan demikian, eksistensi Tari Lengger dalam masyarakat Banyumas 

merepresentasikan bentuk keberlanjutan budaya yang adaptif dan berakar kuat pada konteks lokal. 

Sebagai kesenian tradisional, Tari Lengger tidak sekadar bertahan dalam bentuk pertunjukan yang 

diwariskan secara teknis, tetapi terus berkembang melalui reinterpretasi nilai, inovasi bentuk, serta 

penguatan partisipasi lintas generasi. Ketahanan budayanya tercermin dalam kemampuan para 

pelaku seni dan komunitas untuk merespons dinamika sosial tanpa mengorbankan esensi filosofis, 

spiritual, dan sosial yang menjadi dasar identitasnya. Kolaborasi antara komunitas seni, lembaga 

pendidikan, masyarakat, serta institusi pemerintah memperlihatkan bahwa pelestarian budaya 

dapat berjalan secara sinergis apabila dilandasi oleh pemahaman bersama terhadap pentingnya 

warisan budaya sebagai bagian dari kehidupan yang terus bergerak. Oleh karena itu, Tari Lengger 

dapat dikategorikan sebagai warisan budaya hidup (living heritage) yang tidak hanya relevan 

secara kultural, tetapi juga strategis dalam memperkuat jati diri masyarakat di tengah tantangan 

modernisasi. 

 

Nilai-Nilai Filosofis dalam Tari Lengger 

Tari Lengger, sebagai salah satu bentuk seni pertunjukan tradisional yang tumbuh dari akar 

budaya agraris masyarakat Banyumas, memuat sejumlah nilai filosofis yang tidak hanya berkaitan 

dengan estetika pertunjukan, tetapi juga merepresentasikan sistem pemikiran dan pandangan hidup 

kolektif. Hasil observasi lapangan dan wawancara mendalam dengan para pelaku budaya 

mengungkap bahwa setiap unsur dalam Tari Lengger, baik gerakan, kostum, iringan musik, 

maupun tata rias mengandung simbolisme yang erat kaitannya dengan konsep keseimbangan, 

spiritualitas, keberagaman, dan harmoni sosial. 

Salah satu nilai yang paling menonjol adalah keseimbangan antara unsur maskulin dan 

feminin, yang tercermin secara eksplisit dalam praktik Tari Lengger Lanang. Dalam bentuk ini, 

http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index


Aulia Qolbu Ghoefira, Alya Martzalyanti, Baruna Wahyudi Putri 

 

 

penari laki-laki tampil dengan kostum dan tata rias yang menyerupai perempuan. Ekspresi ini tidak 

dimaksudkan untuk menggantikan peran gender tertentu, tetapi untuk merepresentasikan prinsip 

harmoni dalam diri manusia. Informasi dari narasumber seperti Wahyu Jatiwasesa memperkuat 

pemahaman bahwa Tari Lengger tidak mengkotakkan identitas, melainkan membuka ruang bagi 

integrasi sisi lembut dan tegas dalam satu ekspresi tubuh. Pemahaman ini menjadi dasar dari 

filosofi yang mengedepankan keseimbangan batin, keselarasan sosial, dan toleransi terhadap 

keragaman ekspresi diri. 

Nilai spiritualitas juga tercermin kuat dalam struktur dan suasana pertunjukan. Sebelum 

tampil, penari menjalani proses persiapan yang tidak hanya teknis, tetapi juga ritualistik, seperti 

doa bersama dan pembasuhan simbolis. Iringan musik gamelan dengan tembang bernuansa 

meditatif berfungsi sebagai sarana penciptaan atmosfer yang khusyuk. Gerakan entrak, di mana 

penari merendahkan tubuh ke bawah, dimaknai sebagai simbol kesadaran akan kerendahan hati di 

hadapan alam dan kekuatan yang lebih besar. Sementara gerakan geol yang berputar 

mencerminkan pemahaman tentang keteraturan kehidupan, siklus alam, dan kesinambungan hidup 

manusia di bumi. Seluruh elemen ini menunjukkan bahwa Tari Lengger merupakan sarana 

spiritual sekaligus refleksi kosmik dalam format artistik. 

Nilai rasa syukur juga menjadi bagian integral dari pertunjukan. Dalam praktik 

sebelumnya, Tari Lengger ditampilkan sebagai bagian dari upacara panen dan sedekah bumi, 

sebagai bentuk terima kasih atas rezeki dan perlindungan yang telah diterima. Meskipun konteks 

pertunjukan kini telah lebih terbuka dan modern, narasi rasa syukur tetap hadir dalam bentuk 

simbolik maupun verbal dalam setiap pementasan. Hal ini menandakan bahwa nilai-nilai tersebut 

tidak terhapus oleh perubahan zaman, melainkan bertransformasi dalam bentuk yang lebih adaptif. 

Tidak kalah penting, nilai-nilai sosial seperti kebersamaan, pengabdian, dan kesetaraan 

tercermin dalam cara pelestarian Tari Lengger dijalankan. Di sanggar-sanggar seperti Graha 

Mustika dan Gading Kusuma, pelatihan dilakukan secara inklusif tanpa membedakan latar 

belakang sosial, usia, atau kemampuan ekonomi peserta. Semua anggota komunitas diberi 

kesempatan yang sama untuk belajar, tampil, dan berkembang. Kondisi ini menciptakan ruang 

budaya yang egaliter, di mana partisipasi menjadi bentuk konkret dari rasa memiliki terhadap 

tradisi bersama. Praktik ini juga memperkuat solidaritas sosial dan semangat gotong royong, yang 

menjadi nilai penting dalam struktur sosial masyarakat Banyumas. 

Secara keseluruhan, nilai-nilai filosofis yang terkandung dalam Tari Lengger 

memperlihatkan bahwa seni tradisional bukan sekadar bentuk warisan budaya yang diwariskan 

secara turun-temurun, tetapi juga merupakan media untuk menyampaikan nilai kehidupan. Dengan 

mempertahankan muatan filosofisnya, Tari Lengger tidak hanya bertahan sebagai bentuk estetika, 



Jurnal Iswara 
Vol. 5, No. 2, 2025, hal.136-150 

Website: http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index 

 

 

tetapi juga menjadi ruang kontemplasi sosial dan spiritual yang terus relevan dalam kehidupan 

masyarakat saat ini. 

 

Tantangan Pelestarian dan Strategi Adaptasi Komunitas 

Popularitas Tari Lengger di era modern menunjukkan eksistensi yang berkelanjutan di 

tengah masyarakat Banyumas, namun dalam pelestariannya tidak luput dari berbagai tantangan 

yang kompleks. Temuan lapangan menunjukkan bahwa proses mempertahankan kesenian 

tradisional ini tidak berjalan linier, tetapi dihadapkan pada perubahan sosial, kultural, dan 

struktural yang menuntut adanya strategi adaptif dari para pelaku budaya dan komunitas 

pendukung. Perubahan ini tidak hanya menyentuh aspek pertunjukan, tetapi juga menyentuh cara 

pandang masyarakat terhadap seni itu sendiri, terutama dalam konteks makna dan fungsi yang 

melekat di dalamnya. 

Salah satu tantangan utama yang dihadapi adalah munculnya stigma sosial terhadap bentuk 

pertunjukan Lengger Lanang, yang melibatkan laki-laki sebagai penari dengan riasan dan atribut 

feminim. Dalam masyarakat yang masih memegang teguh norma-norma gender konvensional, 

ekspresi seni semacam ini kerap disalahpahami sebagai bentuk penyimpangan. Beberapa 

narasumber menyampaikan bahwa meskipun secara budaya Lengger Lanang telah lama menjadi 

bagian dari tradisi lokal, persepsi negatif terhadap peran penari laki-laki masih muncul, terutama 

di ruang publik yang belum akrab dengan simbolisme budaya tersebut. Hal ini menjadi tantangan 

psikologis maupun sosial yang dirasakan oleh pelaku seni dalam menampilkan karya mereka 

secara terbuka. Di beberapa kasus, tekanan sosial bahkan memengaruhi minat generasi muda laki-

laki untuk belajar tari, karena takut mengalami stigmatisasi di lingkungan sekitar. 

Selain persoalan persepsi, tantangan lain yang cukup krusial adalah minimnya regenerasi 

pelaku seni, khususnya dari kalangan remaja dan anak muda. Budaya populer dan kemajuan 

teknologi informasi telah mengubah pola hiburan dan referensi estetika generasi muda, yang 

cenderung lebih tertarik pada konten digital dan pertunjukan yang bersifat instan. Akibatnya, 

ketertarikan terhadap seni tradisional mengalami penurunan, terutama apabila pendekatan 

pelestarian tidak dilakukan secara kontekstual. Narasumber dari kedua sanggar menyatakan bahwa 

mempertahankan minat generasi muda terhadap seni tradisional memerlukan strategi yang lebih 

kreatif dan partisipatif, agar tidak hanya dimaknai sebagai bentuk warisan, tetapi juga sebagai 

ruang aktualisasi diri yang relevan. Hal ini menuntut para pengelola sanggar untuk tidak hanya 

berperan sebagai pelatih, tetapi juga sebagai fasilitator budaya yang mampu menjembatani nilai 

tradisi dengan selera dan aspirasi generasi kontemporer. 

http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index


Aulia Qolbu Ghoefira, Alya Martzalyanti, Baruna Wahyudi Putri 

 

 

Menanggapi berbagai tantangan tersebut, komunitas seni seperti Sanggar Graha Mustika 

dan Sanggar Gading Kusuma menerapkan sejumlah strategi adaptasi. Di Graha Mustika, 

pendekatan dilakukan melalui integrasi antara seni tradisi dan gaya pertunjukan yang lebih 

kontemporer. Beberapa pertunjukan Tari Lengger dikombinasikan dengan iringan musik modern, 

seperti jazz atau pop etnik, yang dikemas secara estetis agar menarik bagi kalangan muda tanpa 

menghilangkan esensi gerak dan nilai simbolik tarian. Selain itu, sanggar ini juga secara aktif 

melakukan edukasi budaya melalui kunjungan sekolah, program pelatihan untuk pelajar, serta 

pemanfaatan media sosial sebagai ruang promosi. Upaya digitalisasi ini terbukti mampu 

memperluas jangkauan audiens dan menarik simpati masyarakat urban yang sebelumnya tidak 

familiar dengan budaya lokal. 

Sementara itu, Sanggar Gading Kusuma memilih strategi berbasis komunitas lokal yang 

lebih mengedepankan pelibatan warga desa secara kolektif. Latihan tari dilakukan tidak hanya 

sebagai sarana pembinaan teknis, tetapi juga sebagai bagian dari aktivitas sosial yang mengikat 

antaranggota masyarakat. Dalam model ini, pelestarian kesenian tidak terpisah dari kehidupan 

keseharian warga, melainkan menjadi bagian dari ritme sosial mereka. Hal ini memperkuat ikatan 

emosional masyarakat terhadap Tari Lengger, sehingga keberlanjutan praktik budaya ini tidak 

hanya bergantung pada institusi formal, tetapi juga pada kesadaran kolektif sebagai pemilik tradisi. 

Selain itu, pelibatan lintas usia dalam proses pelatihan turut membentuk ruang intergenerasional 

yang berfungsi sebagai media pewarisan nilai, norma, dan rasa memiliki terhadap kesenian lokal. 

Selain strategi internal komunitas, dukungan dari pemerintah daerah juga memainkan 

peran penting dalam pelestarian. Beberapa kegiatan festival budaya, pelatihan tari berbasis 

sanggar, dan pendanaan kegiatan seni telah diberikan, meskipun distribusinya belum merata. 

Wahyu Jatiwasesa menyebutkan bahwa sebagian besar bantuan masih cenderung menyasar 

sanggar yang telah dikenal luas, sehingga sanggar kecil yang memiliki potensi besar kerap 

terlewatkan. Oleh karena itu, keberlanjutan Tari Lengger juga sangat ditentukan oleh adanya 

sistem pendampingan yang adil, berbasis kebutuhan komunitas, dan tidak hanya berorientasi pada 

pertunjukan besar semata. Kebijakan pelestarian seharusnya mengakomodasi keragaman karakter 

sanggar dan memberikan ruang tumbuh yang inklusif, agar pelaku seni di akar rumput tidak merasa 

terpinggirkan dalam ekosistem budaya yang seharusnya bersifat partisipatif. 

Dengan demikian, pelestarian Tari Lengger tidak cukup dilakukan melalui pelatihan teknis 

dan pementasan semata, melainkan memerlukan pendekatan yang menyeluruh, kontekstual, dan 

berbasis nilai. Strategi adaptif yang dijalankan oleh komunitas membuktikan bahwa kesenian 

tradisional dapat tetap hidup dan relevan apabila dikelola dengan melibatkan masyarakat, 

menjawab kebutuhan zaman, dan tetap berpijak pada akar tradisinya. Pelestarian yang berhasil 



Jurnal Iswara 
Vol. 5, No. 2, 2025, hal.136-150 

Website: http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index 

 

 

tidak hanya menghasilkan penari atau pertunjukan, melainkan juga menumbuhkan kesadaran 

kultural, solidaritas sosial, dan penghargaan terhadap keberagaman ekspresi budaya dalam 

masyarakat yang terus berkembang. 

 

Relevansi dengan Pemajuan Kebudayaan 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pelestarian Tari Lengger di Banyumas memiliki 

relevansi yang erat dengan upaya pemajuan kebudayaan yang sedang digalakkan di Indonesia, 

khususnya dalam kerangka penguatan identitas budaya lokal dan peningkatan partisipasi 

masyarakat dalam kehidupan kebudayaan. Pelestarian yang dilakukan oleh komunitas, sanggar, 

dan pelaku seni di tingkat lokal bukan hanya mempertahankan bentuk pertunjukan semata, tetapi 

juga memperkuat nilai-nilai kebersamaan, spiritualitas, dan kontinuitas tradisi secara kontekstual. 

Ini menunjukkan bahwa Tari Lengger tidak hanya menjadi artefak budaya yang dilestarikan, tetapi 

juga berfungsi sebagai ruang hidup budaya yang terus berkembang. Peran Tari Lengger sebagai 

simbol budaya yang dinamis dan adaptif memperlihatkan bahwa kebudayaan bukanlah warisan 

yang statis, melainkan sistem nilai yang terus dihidupi dan ditafsir ulang sesuai dengan zaman dan 

kebutuhan masyarakatnya. 

Empat pilar pemajuan kebudayaan sebagaimana dipahami dalam praktik di lapangan, 

yakni pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan pembinaan telah dijalankan oleh komunitas 

dengan pendekatan berbasis lokalitas. Aspek pelindungan terlihat dari dokumentasi yang 

dilakukan oleh sanggar, baik dalam bentuk video, catatan pelatihan, maupun pelestarian narasi 

lisan yang menyertai pertunjukan. Di beberapa kasus, pelindungan ini juga mencakup upaya 

pengarsipan gerak dan lagu secara digital, sebagai bentuk adaptasi terhadap era informasi. Di sisi 

lain, pengembangan dilakukan dengan cara yang adaptif, seperti penggabungan musik modern, 

pengemasan pertunjukan dalam bentuk kolaboratif, serta pengenalan gaya baru yang tetap berpijak 

pada pakem gerak dan nilai dasar tari. Strategi ini memungkinkan Tari Lengger tetap aktual di 

mata publik, terutama generasi muda, tanpa harus kehilangan akar tradisinya. 

Aspek pemanfaatan juga berjalan melalui integrasi Tari Lengger dalam kegiatan pariwisata 

lokal, acara resmi pemerintah, hingga pertunjukan lintas daerah. Dalam hal ini, Tari Lengger tidak 

hanya menjadi sarana ekspresi budaya, tetapi juga menjadi potensi ekonomi budaya yang 

melibatkan banyak pihak, mulai dari penari, pengrawit, penata busana, hingga pengrajin atribut 

seni. Meskipun belum sepenuhnya dikelola dalam skema ekonomi kreatif yang terstruktur, 

aktivitas ini memperlihatkan bahwa kesenian tradisional dapat menjadi sumber daya yang 

produktif jika dikelola secara berkelanjutan. Keberadaan Tari Lengger dalam ekosistem ekonomi 

http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index


Aulia Qolbu Ghoefira, Alya Martzalyanti, Baruna Wahyudi Putri 

 

 

lokal juga memperkuat posisi seni tradisi sebagai aset kultural yang memiliki nilai tambah di luar 

ranah estetika, termasuk dalam penciptaan lapangan kerja kreatif skala komunitas. 

Adapun aspek pembinaan tampak nyata dalam upaya komunitas sanggar yang secara 

konsisten melatih generasi muda, membina minat anak-anak terhadap seni tradisi, serta menjalin 

kemitraan informal dengan sekolah-sekolah di sekitar wilayah sanggar. Baik Sanggar Graha 

Mustika maupun Gading Kusuma menjadi bukti bahwa pembinaan tidak harus selalu terpusat pada 

lembaga formal, tetapi dapat tumbuh dari bawah melalui hubungan sosial dan kepedulian 

antaranggota komunitas. Dalam konteks ini, pembinaan berjalan sebagai bagian dari ekosistem 

budaya lokal yang menyatu dalam keseharian masyarakat, bukan sebagai kegiatan terpisah yang 

bersifat programatik. Bahkan dalam beberapa kasus, pendekatan berbasis keluarga yang dijalankan 

oleh sanggar terbukti lebih efektif dalam menanamkan nilai dan keterampilan seni sejak usia dini 

dibanding program-program pelatihan bersifat jangka pendek. 

Namun demikian, relevansi pelestarian Tari Lengger terhadap kebijakan pemajuan 

kebudayaan masih menghadapi tantangan dari sisi kebijakan implementatif. Sebagaimana 

disampaikan oleh narasumber, bantuan dan dukungan dari pemerintah daerah belum terdistribusi 

secara merata. Sanggar-sanggar kecil yang memiliki potensi besar kerap kurang mendapat akses 

terhadap pelatihan, promosi, maupun dukungan logistik. Hal ini menunjukkan perlunya sistem 

pendampingan dan fasilitasi yang lebih inklusif dan berbasis kebutuhan nyata di tingkat 

komunitas. Selain itu, keterbatasan koordinasi antarinstansi serta belum optimalnya pemetaan 

potensi seni tradisional di daerah juga menjadi hambatan dalam menjembatani kebijakan nasional 

dengan praktik kebudayaan di tingkat lokal. Diperlukan model kemitraan multi-pihak yang tidak 

hanya top-down, tetapi juga membuka ruang dialog dan kolaborasi horizontal antara pemerintah, 

komunitas, dan sektor pendidikan. 

Dengan mempertimbangkan keseluruhan temuan tersebut, dapat dikatakan bahwa 

pelestarian Tari Lengger telah merefleksikan semangat pemajuan kebudayaan dalam praktiknya, 

meskipun belum sepenuhnya terhubung secara struktural dengan sistem kebijakan yang ada. 

Potensi yang dimiliki oleh komunitas seni di Banyumas perlu mendapat perhatian lebih lanjut agar 

inisiatif-inisiatif lokal ini dapat menjadi bagian dari kebijakan yang berorientasi pada penguatan 

budaya dari akar rumput. Keberhasilan pelestarian tidak hanya bergantung pada kehadiran 

regulasi, tetapi pada relasi yang sinergis antara negara, komunitas, dan pelaku seni yang memiliki 

komitmen terhadap keberlanjutan budaya lokal. Dalam hal ini, peran kebijakan seharusnya tidak 

hanya sebagai fasilitator kegiatan, tetapi sebagai penguat ekosistem budaya yang berbasis pada 

keberagaman, kemandirian, dan kesinambungan nilai budaya lokal di tengah tantangan global. 



Jurnal Iswara 
Vol. 5, No. 2, 2025, hal.136-150 

Website: http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index 

 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian yang dilaksanakan di dua komunitas seni tradisional di 

Kabupaten Banyumas, yakni Sanggar Graha Mustika dan Sanggar Gading Kusuma, dapat 

disimpulkan bahwa eksistensi Tari Lengger hingga kini tetap terjaga melalui praktik budaya yang 

hidup dan kontekstual. Tari ini tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi seni pertunjukan semata, 

tetapi juga sebagai medium pemaknaan nilai-nilai sosial, spiritual, dan identitas kolektif 

masyarakat lokal. Perbedaan pendekatan pelestarian antara wilayah urban dan semi-rural 

memperlihatkan bahwa keberlanjutan kesenian tradisional sangat dipengaruhi oleh dinamika 

sosial, struktur komunitas, serta strategi adaptasi yang dijalankan oleh pelaku budaya. Dalam 

konteks ini, pelestarian Tari Lengger berjalan sebagai respons aktif terhadap perubahan, bukan 

sekadar upaya mempertahankan bentuk tradisi. 

Tari Lengger mengandung muatan filosofis yang kuat, meliputi prinsip keseimbangan 

antara unsur maskulin dan feminin, spiritualitas yang diwujudkan melalui simbolisme gerak dan 

ritual penyucian, serta ekspresi rasa syukur terhadap alam dan kehidupan. Nilai-nilai tersebut tidak 

hanya diaktualisasikan dalam bentuk pertunjukan, tetapi juga menjadi fondasi dalam proses 

transmisi budaya antargenerasi. Eksistensinya sebagai warisan budaya hidup membuktikan bahwa 

kesenian ini bukan sekadar peninggalan masa lalu, melainkan sistem nilai yang terus direproduksi 

dalam praktik sosial masyarakat. Dengan demikian, Tari Lengger tidak hanya merepresentasikan 

sistem estetika lokal, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen pembentukan kesadaran kultural 

yang berkelanjutan di tengah perubahan sosial yang terus berlangsung, sekaligus sebagai pengikat 

identitas kolektif yang inklusif dan reflektif terhadap nilai-nilai keberagaman. 

Di sisi lain, pelestarian Tari Lengger tidak terlepas dari tantangan struktural dan kultural, 

antara lain resistensi sosial terhadap ekspresi gender dalam bentuk Lengger Lanang, penurunan 

minat generasi muda, serta belum optimalnya dukungan kelembagaan dari pemerintah daerah. 

Tantangan ini diperkuat oleh belum meratanya distribusi bantuan, terbatasnya akses promosi bagi 

sanggar kecil, serta minimnya integrasi seni tradisi dalam kebijakan pembangunan budaya lokal. 

Namun, melalui inovasi bentuk pertunjukan, edukasi berbasis komunitas, kolaborasi lintas sektor, 

dan penguatan partisipasi masyarakat, para pelaku seni telah mampu menghadirkan strategi 

pelestarian yang kontekstual dan berorientasi pada keberlanjutan. Strategi ini menunjukkan bahwa 

model pelestarian berbasis komunitas dengan pendekatan adaptif mampu menjembatani tradisi 

dengan kebutuhan zaman, serta menghidupkan kembali ruang-ruang ekspresi budaya di tingkat 

lokal. 

http://jos.unsoed.ac.id/index.php/iswara/index


Aulia Qolbu Ghoefira, Alya Martzalyanti, Baruna Wahyudi Putri 

 

 

Penelitian ini memberikan kontribusi dalam memperkuat pemahaman mengenai model 

pelestarian budaya yang bersifat partisipatif, adaptif, dan berbasis nilai. Implikasi praktis dari 

penelitian ini mencakup pentingnya integrasi kesenian tradisional dalam sistem pendidikan formal 

dan nonformal, pengembangan kurikulum muatan lokal berbasis budaya, serta perlunya 

penyusunan kebijakan publik yang lebih responsif terhadap kebutuhan komunitas seni akar 

rumput. Selain itu, pembentukan ekosistem budaya yang kolaboratif antara pemerintah, 

komunitas, dan lembaga pendidikan perlu dikembangkan untuk memastikan keberlanjutan 

kesenian lokal yang selaras dengan prinsip pemajuan kebudayaan nasional. Untuk pengembangan 

penelitian selanjutnya, disarankan adanya kajian interdisipliner yang lebih luas mengenai dampak 

sosial, ekonomi, dan kultural dari praktik pelestarian seni tradisi dalam konteks masyarakat lokal 

di era transformasi budaya global. Kajian lebih lanjut juga dapat menyoroti aspek digitalisasi seni 

tradisi serta dinamika peran perempuan dan generasi muda dalam pelestarian kesenian berbasis 

komunitas. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Aprilia, R. (2021). Eksistensi Lengger Lanang Langgeng Sari Banyumas. Imaji: Jurnal Seni Dan 

Pendidikan Seni, 19(1), 1-7.  

Enhar, S. D. C. (2024). Popularitas Tari Lengger Lanang di Kalangan Anak Muda Banyumas. Tamumatra: 

Jurnal Seni Pertunjukan, 6(2), 71-82.  

Fatmawaty, L. S. W. A., Marahayu, N. M., Budi Utami, S. M., & Suhardi, I. (2018). Pola interelasi 

eksistensi Lengger Lanang Langgeng Sari dalam pertunjukan seni di Banyumas: Perspektif 

Bourdieu. Jentera: Jurnal Kajian Sastra, 7(2), 198–214.  

Islami, M. Z., Oktaviani, B., Pradana, D. A., Rahmadhani, D. S., Khoirunnisa, W. O., & Hidayat, R. (2022). 

Relevansi Nilai Filosofis Tari Lengger Lanang Banyumas dalam Konteks Ketimpangan Gender 

dan Dinamika Tari di Tengah Perubahan Masyarakat Indonesia. Jurnal Seni Tari, 11(2), 131–142.  

Mubarok, M. Z., Putri, A. R., Azizah, T. S. A., Khoirunnisa, L., & Puspitasari, E. (2024). The Pros and 

Cons of Lengger Lanang in Banyumas Society. Jurnal Seni Tari, 13(1), 24-31.  

 

https://doi.org/10.21831/imaji.v19i1.37547
https://doi.org/10.21831/imaji.v19i1.37547
https://doi.org/10.15294/jst.v11i2.59988
https://doi.org/10.15294/jst.v11i2.59988

